
	

https://sizeribi.urseghy.com/90001631274011221533947182?zivapoxagudetiruronajoto=zebiwejamotexawefunizejijuzamekanifexijafetidatoxaxivorigamurezuluxikunujulolusamivopewoketawoxetojidisegufadodanadujifefivefijuxuwudefasumewexebojimeligososewirozuwuxidebubukomakakijuzipudofitepanita&keyword=livre+de+magie+arabe+gratuit&pojazujumovisevajinogixusojonenumawuvagojalunevunazevotegazoxediwixaxipufixo=gagasarapezorejizoguxupoxowenoxorajiguxokejinapezuluwidabejosipobipudebirifelamozitigumuzofoxotadodofavot


Livre	de	magie	arabe	gratuit

Le	Šhams	al	Maārif	est	une	œuvre	de	magie	astrale	écrite	par	le	soufi	Ahmad	bin	Ali	Al-buni	en	Egypte.	Cet	ouvrage	est	généralement	considéré	comme	le	manuel	le	plus	influent	de	ce	type	du	monde	arabe	et	musulman.	Il	est	sans	doute	aussi	important,	sinon	plus,	que	le	Picatrix.	Il	est	connu	en	français	sous	le	nom	:	«	Le	soleil	des	connaissances	et
les	subtilités	des	grâces	exquises		».	Deux	versions	de	cet	ouvrage	existent	:	le	Šhams	al	Maārif	al-Sughra,	qui	est	la	version	courte,	et	le	Šhams	al	Maārif	al-Kubra	qui	a	été	écrit	plus	tard,	après	la	mort	d'Al	Buni	qui	ne	peut	donc	pas	en	avoir	été	l'auteur.	Le	Šhams	al	Maārif	aborde,	en	plus	de	l'astrologie,	les	carrés	magiques,	la	numérologie,	la
Kabbale	Islamique,	etc.	Lire	la	suite...			Vous	pouvez	lire	de	nombreux	ebooks	les	plus	récents	et	les	plus	récents	Tout	le	site	est	sécurisé	et	protégé	par	un	antivirus	à	jour	Plus	besoin	d'attendre	pour	lire	des	ebooks,	c'est	instantané	!	Vous	pouvez	annuler	à	tout	moment	comme	vous	le	souhaitez	©	1996-2015,	Amazon.com,	Inc.	ou	ses	filiales.
Le	Šhams	al	Maārif	est	une	œuvre	de	magie	astrale	écrite	par	le	soufi	Ahmad	bin	Ali	Al-buni	en	Egypte.	Cet	ouvrage	est	généralement	considéré	comme	le	manuel	le	plus	influent	de	ce	type	du	monde	arabe	et	musulman.	Il	est	sans	doute	aussi	important,	sinon	plus,	que	le	Picatrix.	
Il	est	connu	en	français	sous	le	nom	:	«	Le	soleil	des	connaissances	et	les	subtilités	des	grâces	exquises		».	Deux	versions	de	cet	ouvrage	existent	:	le	Šhams	al	Maārif	al-Sughra,	qui	est	la	version	courte,	et	le	Šhams	al	Maārif	al-Kubra	qui	a	été	écrit	plus	tard,	après	la	mort	d'Al	Buni	qui	ne	peut	donc	pas	en	avoir	été	l'auteur.	Le	Šhams	al	Maārif	aborde,
en	plus	de	l'astrologie,	les	carrés	magiques,	la	numérologie,	la	Kabbale	Islamique,	etc.	Lire	la	suite...			Dans	cette	section	du	grimoire,	je	vous	propose	de	découvrir	la	Magie	Arabe	qui	est	un	univers	à	part	dans	le	domaine	de	la	sorcellerie.	Vous	allez	apprendre	les	fondements	de	cette	discipline,	depuis	l’époque	des	égyptiens	et	la	naissance	de
l’écriture.	

Qu’est-ce	qu’un	taleb	?	Quel	est	le	rôle	des	génies	?	Quel	est	le	champ	d’action	des	rituels	de	magie	arabe	?	Toutes	les	réponses	dans	ce	grand	dossier.	Les	liens	ci-dessous	vous	conduisent	vers	des	articles	plus	approfondis	concernant	cette	magie	ancestrale,	n’hésitez	pas	à	les	consulter	pour	découvrir	qui	sont	les	Djinns	et	tout	savoir	sur	la	magie
offensive	et	la	magie	défensive	arabe.	Coup	de	projecteur	sur	la	magie	arabe	Parmi	les	références	judéo-chrétiennes,	la	magie	blanche	et	la	magie	noire	représentent	des	figures	incontournables.	

Tout	d’abord,	il	convient	de	souligner	que	la	première	est	destinée	à	être	mise	en	pratique	au	service	du	bien	tandis	que	la	seconde	œuvre	à	des	fins	maléfiques,	autrement	dit	dans	le	but	de	nuire	à	autrui.	Ceci	étant,	il	faut	savoir	qu’il	existe	un	autre	courant	si	l’on	peut	dire,	une	forme	de	magie	ancestrale	et	bien	particulière	puisqu’il	s’agit	de	la
magie	arabe.	Celle-ci	dispose	de	deux	voies,	à	savoir	la	sorcellerie	dite	«	défensive	»,	car	elle	a	pour	but	d’apporter	toute	la	protection	nécessaire	et	la	sorcellerie	dite	«	offensive	»,	qui	permet	de	parvenir	à	ses	fins,	quelles	qu’elles	soient.	Qu’est-ce	que	la	sorcellerie	défensive	inhérente	à	la	magie	arabe	et	comment	se	caractérise-t-elle	?	
Il	va	sans	dire	que	les	victimes	du	mauvais	œil	n’ont	d’autre	choix	que	de	recourir	à	la	sorcellerie	défensive.	En	effet,	ces	personnes	sont	l’objet	d’une	incroyable	malchance	dans	tout	ce	qu’ils	entreprennent,	c’est-à-dire	un	enchainement	d’évènements	particulièrement	défavorables.	Certains	mauvais	sorts	peuvent	se	conclure	par	des	décès	pouvant
impliquer	des	enfants,	des	parents…	Ajoutons	à	cela	des	avortements,	des	séparations,	des	jeunes	femmes	qui	ne	parviennent	pas	à	trouver	leur	âme	soeur	et/ou	à	se	marier,	des	personnes	dont	les	affaires	périclitent,	des	gens	qui	connaissent	une	succession	d’échecs	aussi	soudains	qu’inexpliqués…	C’est	tout	à	fait	dans	ce	type	de	contexte	que	l’on
peut	être	amené	à	solliciter	la	sorcellerie	défensive.	Il	est	à	noter	que	le	moment	le	plus	favorable	pour	recourir	à	cette	pratique	magique	correspond	à	la	première	moitié	du	mois	lunaire,	autrement	dit	à	la	période	de	lune	noire	jusqu’à	la	pleine	lune.	Qu’est-ce	que	la	sorcellerie	offensive	et	quel	est	son	champ	d’action	?	L’un	des	avantages	de	la
sorcellerie	offensive	réside	dans	le	fait	qu’elle	peut	agir	à	distance	et	anéantir	les	travaux	occultes	entrepris.	Il	peut	s’agir	de	défaire	un	envoûtement	et	de	concocter	des	philtres.	Il	convient	de	garder	à	l’esprit	qu’il	est	primordial	de	mettre	au	point	ses	protections	en	vue	de	la	seconde	moitié	du	mois	lunaire.	En	procédant	de	la	sorte,	si	quelqu’un	de
mal	intentionné	passe	à	l’acte,	il	le	fera	à	la	faveur	de	la	pleine	lune	et	de	la	nouvelle	lune.	Qu’est-ce	qu’un	taleb	et	comment	le	devient-on	?	
Dans	la	magie	arabe,	le	taleb	est	un	sorcier.	Quiconque	caresse	le	dessein	de	devenir	taleb	se	doit	d’adresser	sa	demande	aux	diables	en	les	sollicitant	par	le	biais	de	la	prière	afin	qu’ils	se	fassent	messagers	de	la	requête	auprès	du	grand	sultan.	Si	celui-ci	est	agréé,	un	démon	est	missionné	grâce	à	la	formule	suivante	:	«	Il	t’aidera	dans	toutes	les
entreprises	!	»	Bien	évidemment,	le	taleb	doit	lier	un	lien	avec	le	khdim	(son	familier).	Il	existe	deux	types	de	Khdim	:	Le	khdim	Chitani	:	Le	khdim	Chitani	est	uniquement	invoqué	dans	le	but	de	commettre	de	mauvaises	actions,	à	l’instar	du	vol,	du	crime	et	de	l’assassinat.	Le	khdim	Rbani	:	Le	khdim	Rbani	se	situe	radicalement	à	l’opposé,	car	il	est
invoqué	dans	le	cadre	des	bonnes	actions.	

Mais	qui	sont	donc	les	djinns	?	Les	chrétiens	les	nomment	les	«	diables	»	tandis	que	les	kabbalistes	utilisent	le	terme	de	«	génies	».	
Par	contre,	dans	les	pays	du	Maghreb,	on	les	appelle	les	djinns.	Contrairement	à	ce	que	l’on	peut	penser,	il	faut	savoir	qu’il	existe	une	hiérarchie	chez	les	djinns.	Cette	hiérarchie	est	constituée	par	sept	types	de	diables.	Pour	information,	ceux-ci	ne	consomment	jamais	de	sel.	
Hiérarchie	des	Djinns	selon	la	magie	arabe	:	Les	djinns	qui	constituent	la	première	catégorie	sont	jaunâtres	et	dotés	d’une	gueule	de	bouledogue.	Leur	corps	est	celui	d’un	humain	tandis	que	leurs	pattes	sont	semblables	à	celles	d’une	poule.	Les	os	constituent	leur	seule	nourriture.	Les	djinns	faisant	partie	de	la	seconde	catégorie	possèdent	une	gueule



de	chien	de	forme	plutôt	allongée.	Leur	corps	est	similaire	à	celui	d’un	homme,	mais	leurs	pattes	sont	celles	d’une	poule.	Ils	se	nourrissent	exclusivement	de	squelettes.	
Les	djinns	de	la	troisième	catégorie	sont	rouges,	et	sont	dotés	d’un	unique	œil	situé	au	niveau	du	front.	Leur	visage	est	humain,	mais	se	caractérise	par	le	fait	qu’il	est	très	allongé	tandis	que	leurs	mâchoires	sont	assez	proéminentes.	Ils	se	nourrissent	essentiellement	du	contenu	de	l’estomac	des	vaches.	Les	djinns	de	quatrième	catégorie	ont	une
véritable	ressemblance	avec	l’homme,	à	ceci	près	que	leurs	pattes	sont	celles	de	poules.	Ils	sont	atteints	de	cécité	et	leur	visage	est	orné	d’une	longue	barbe.	À	la	tombée	de	la	nuit,	il	pénètrent	dans	les	maisons	afin	de	se	nourrir	de	toutes	sortes	d’aliments	dans	la	mesure	ou	ceux-ci	ne	sont	pas	salés.	L’apparence	des	djinns	appartenant	à	la	cinquième
catégorie	ne	diffère	pas	de	celle	des	hommes,	excepté	leurs	pattes	qui	ressemblent	étonnamment	à	celles	des	poules.	Leur	teint	est	mat	et	ils	ne	consomment	que	des	moutons.	Les	djinns	de	la	sixième	catégorie	sont	dotés	d’un	visage	similaire	à	celui	d’un	humain.	En	revanche,	leur	profil	est	semblable	à	celui	d’un	aigle.	Les	sixièmes	djinns	constituent
l’état-major,	ils	accompagnent	en	permanence	leur	chef.	Leur	nourriture	est	similaire	à	celle	consommée	par	les	humains	à	l’exception	du	fait	qu’ils	ne	mangent	jamais	de	sel.	Les	djinns	qui	appartiennent	à	la	septième	catégorie	sont	noirs.	Ces	diables	obéissent	à	un	sultan	que	l’on	nomme	David	ainsi	qu’à	son	vizir	(Ycoub	ben	Youssef).	Quant	à
l’introducteur,	il	s’agit	d’El-Hem	Daoui.	C’est	tout	d’abord	à	ce	dernier	qu’il	convient	de	faire	appel	dès	lors	que	l’on	sollicite	leur	concours.	Le	chef	de	la	septième	catégorie	des	djinns	est	Meimoun	el-Gnaoui,	il	obéit	également	au	sultan.	À	chaque	catégorie	de	djinns	correspond	un	jour	de	la	semaine		Le	régisseur	du	dimanche	est	Moudab.	Le	lundi
est	régi	par	la	diablesse	Marrata	bent	al-Arit.	C’est	Maadin	el-Hamr	qui	régi	le	mardi.	Quant	au	mercredi,	le	régisseur	n’est	autre	que	Bourkam	el-Yaoudi.	En	ce	qui	concerne	le	jeudi,	celui-ci	est	régi	par	Sam	Haros.	Le	régisseur	qui	officie	le	vendredi	est	Meimoun	el-Bioud,	autrement	dit	«	Meimoun	le	Blanc	».	

Le	samedi	est	régi	par	Meimoun	el-Gnaoui,	alias	«	Meimoun	le	Noir	».	La	Ghâyat	al-Hâkim	fi'l-sihr,	plus	connue	en	occident	sous	le	nom	de	Picatrix,	est	un	texte	important	de	la	magie	arabe.	Il	est	peut-être	le	plus	grand	et	le	plus	complet	des	grimoires	ou	des	manuels	de	magie.	L'écriture	de	cette	œuvre	est	attribuée	au	mathématicien	andalou	al-
Majriti	(ou	al-Madjriti),	(939-1004).	La	date	de	sa	traduction	latine	est	fixée	à	1256	par	la	cour	d'Alphonse	le	Sage,	roi	de	Castille.	Il	a	exercé	par	la	suite	une	influence	considérable	sur	la	magie	occidentale.	On	dit	qu'une	grande	partie	de	la	magie	astrale	de	Ficin	dérive	du	Picatrix.	Le	Picatrix	est	mentionné	par	Johannes	Trithemius	dans	le	Livre	2	de
son	fameux	Steganographia	(1500)	et	dans	son	Antipalus	Maleficiorum	(1500).	Un	exemplaire	(conservé	à	la	British	Library,	Sloane)	aurait	été	transmis	de	Simon	Forman	(mort	en	1611)	à	Richard	Napier	(décédé	en	1634)	puis	à	Elias	Ashmole	(mort	en	1692)	et	ensuite	à	William	Lilly	(d.	1681).	EM	Butler	associe	à	tort	le	Picatrix	avec	Gio.	Peccatrix,
(sans	doute	un	pseudonyme)	qui	a	édité	une	version	italienne	de	la	Clé	de	Salomon	(British	Library,	Sloane	manuscrit	1307).	Trompé	par	certains	commentaires	des	uns	et	des	autres,	le	Dr	Butler	a	conclu	à	tort	que	le	Picatrix	était	«	une	édition	italienne	de	La	Clavicule,	fortement	imprégné	d'éléments	noirs	»	(rituel	magique,	1949,	p.	135.).	De	la
version	castillane	il	ne	reste	que	quelques	bribes.	Mais	l'originale	en	Arabe	a	été	découverte	vers	1920	par	l'orientaliste	et	bibliothécaire	Wilhelm	Printz,	et	traduite	en	allemand	par	Helmut	Ritter	et	Martin	Plessner	en	1933.	Pour	cette	raison,	le	Picatrix	est	très	connu	en	Allemagne	alors	qu'on	le	découvre	en	France	depuis	seulement	quelques
années.	Le	titre	en	français	est	«	Le	But	du	Sage	»	(ou	l'Objectif	du	Sage).	Il	en	existe	une	traduction	française	très	controversée	qui	date	de	2003,	publiée	sous	le	titre	«	Picatrix.	Un	traité	de	magie	médiéval	».	Cette	traduction	a	été	réalisée	par	Béatrice	Bakhouche,	Brigitte	Pérez-Jean	et	Frédéric	Fauquier	à	partir	de	l'édition	latine.	On	lui	reproche
une	méconnaissance	de	la	magie	et	d'avoir	traduit	le	latin	technique	du	Moyen-Âge	sans	tenir	compte	que	l'original	était	beaucoup	plus	antique,	ce	qui	engendre	beaucoup	d'erreurs	d’interprétations.	


